# 初期イスラム同盟 (1912~17年) (I)

## ―― インドネシア前期民族運動の研究 ――

is with the ball the

はじめに

I イスラム同盟の成立と拡大一中心(以上,本号)

Ⅱ イスラム同盟の成立と拡大一周辺部

Ⅲ チョクロアミノト独裁─Éénhoofdbestuur 結語にかえて (以上,第22巻第8号)

#### はじめに

イスラム同盟(Sarekat Islam,以下SIと略称する)は、「イスラム」と「進歩」(kemadjuan)を指導理念として、1911年暮、中部ジャワの王都スラカルタ(ソロ)に結成された、インドネシア前期民族運動または人民運動(pergerakan rakjat, volksbeweging)史上最初のそして最大の大衆的民族運動団体である。それは、1912年半ば頃からジャワ全土に拡大を開始して1914年4月までに会員数約40万人に達し、その後は、議長ラデン・マス・ウマル・サイド・チョクロアミノト(Raden Mas Oemar Said Tjokroaminoto)の指導下にスマトラをはじめ外領へと組織を拡大していった。

一般に、インドネシア前期民族運動は三期に分けることができる。第一期はインドネシア最初の民族団体ブディ・ウトモ(Boedi Oetomo)の設立(1908年)から第2回中央イスラム同盟(Centraal Sarekat Islam, CSI)会議(1917年10月)までの時期である。この時期、東インドの民族運動とはすなわちSIの運動のことであり、それは、「イスラム」と「進歩」を指導理念とし、集会をその主要な運動形式とするものであった。ついで第二期は

第2回CSI会議より1921年10月の第6回CSI 会議までの時期である。この時期は、前期民族運 動史上、最大の昻揚期であり、運動は、SI内部 においては、スマランを拠点とする東インド社会 民主同盟 (Indische Sociaal Democratische Vereenig ing, ISDV) 派とジョクジャカルタを拠点とするス ルヨプラノト(R. M. Soerjopranoto), ハジ・アグス・ サリム (Hadji Agoes Salim) 派の対立をはらみつ つ,解放 (merdeka) と平等・連帯 (sama rata sama rasa)を指導理念とし、ストライキをその主要な運 動形式として,主に労働運動の領域で展開した。 また、この時期には、SIとならんで、国民東イ ンド党=ヒンディア同盟 (Nationaal Indische Parti =Sarekat Hindia) が特にスラカルタ地域において 勢力を拡大し、民族運動の多極化を促した。そし て最後に第三期は、二重党籍禁止によるCSIか らの共産党員排除を決議した1921年10月のCSI 会議から, 1926, 27年のインドネシア共産党(Partai Kommunist Indonesia) 蜂起までの時期である。こ の時期には、共産党と人民同盟(Sarekat Rakjat)が 解放と平等・連帯に訴えて民族運動を領導し、そ の蜂起とともに前期民族運動も終息した。以上の 前期民族運動三期のうち,本稿が対象とする初期 SIの時期とは第一期のことである。したがって ここではSIを論じることが同時に, この時期の 民族運動総体を論じることにもなっている。

さて、この初期SIについてとりわけ注目すべきことは、次の2点に整理できる。第1は、SI

の中心と周辺部における運動の意味付けの乖離で ある。SIの中心においては洋式教育を受けた知 識人が指導性を掌握し,進歩とイスラムを中核的 理念として運動の意味付けと課題の設定を行なっ た。ところが運動の周辺部では、華僑に対する暴 行事件、内務官僚に対する不敬行為、ラトゥ・ア デイル(Ratoe Adil, 正義の王) 到来と理想の王国実 現への期待の昻まりなど、およそ指導者の意図せ ざる運動の意味付けとそれにもとづく行動とが惹 起された。そして第2は,そのような中心と周辺 部における意味付けの乖離と直接的な関連をもっ て,運動が「洪水のごとく」拡大し,そしてその 後また、急速に退潮していったことである。しか し,従来の研究においては,以上の2点は必ずし も説明を要することとは考えられなかった。なぜ なら、これまでの研究は、SIをラトゥ・アディ ル運動のごとき「伝統的」運動から「近代的」運 動への移行形態とみなし,したがって,そのイデ オロギー、組織、リーダーシップがいまだ「伝統」 から「近代」への移行状態にある以上、運動の拡 大が周辺部における混乱を生み出すことはきわめ て自然なことと考えたからである(注1)。しかし、S Ⅰを「伝統的」運動から「近代的」運動への移行 形態と規定することは,中心における「近代的」 リーダーシップがなぜ周辺部において「伝統的」 運動と同質的なラディカリズムを誘発したのかを 説明するものでもなければ、なぜSIが急速に拡 大し、急速に退潮したのかを説明するものでもな い。本稿は、このことに鑑み、初期SIについて の基本的事実関係を整理しつつ、課題提示におけ るシンボルの多義性と、集会という場における運 動の意味変換に注目して、SI運動に付与された 意味を分析し、これをとおして以上の2点、すな わち運動の中心・周辺部の乖離および運動の急速

な拡大と退潮を説明することを目的とする(性2)。以下,第 I 節で,まずジャワ各地における S I 運動の中心の成立を整理したあと,指導者の提示した意味とかれらが共有し演じた意味を分析する。ついで第 II 節では,周辺部について,集会の創出する空間の象徴的意味を分析し,そのあと支部の状況をいくつかの事例について検討する。そして第Ⅲ節では,1914年 4 月から1917年前半までのチョクロアミノト指導下の初期 S I について,その指導性,地方 S I の状況,バタヴィア S I 議長ラデン・ゲナワン (Raden Goenawan) のチョクロアミノトに対する挑戦と敗北などについて論じる。

(注1) そのような研究の代表的なものとして, Sartono Kartodirdjo, Protest Movements in Rural Java, Singapore, Institute of Southeast Asian Studies, Oxford University Press, 1973 が挙げられ る。またこのため、これまでのSIについての研究は 一般に、運動中枢における「近代的」リーダーシップ か、周辺部におけるラヤット・ラディカリズムの表出 か、いずれかを一方的に強調するものであった。前者 の例が、Blumberger, J. Th. Petrus, De Nationalistische Beweging in Nederlandsch-Indië, Haarlem, 1931; Van Niel, Robert, The Emergence of the Modern Indonesian Elite, The Hague, W. van Hoeve, 1960. 後者の例が, Dahm, Bernhard, Sukarno and the Struggle for Indonesian Independence, Ithaca and London, Cornell University Press, 1965, pp. 12-20である。またその他の研究としては、Noer、 Deliar, The Modernist Muslim Movement in Indonesia 1900-1942, Oxford University Press, 1973;深見純生「成立期イスラム同盟に関する研究 ---イスラム商業同盟からイスラム同盟へ----|(『南 方文化』第2輯 1975年)111~127ページ;同「初期 イスラム同盟(1911-16)に関する研究(1), (2)」(『南 方文化』第3輯 1976年 117~145ベージ,第4輯 1977年 151~182ページ); 同「サレカット・イスラム の地方指導者)(『南方文化』第5輯 1978年)73~94 ページ;同「いわゆるイスラム商業同盟について」

(『アジア経済』第20巻第9号 1979年9月) 22~43ページ。

(注2) 一般に、運動とは、指導者が課題を提示し、これを他の人々に伝達して、他の人々において課題処理のために必要とされる行動系列を再生する過程であり、リーダーシップとフォロワーシップの乖離は、課題伝達の過程における「歪み」によって生ずると考えることができる。したがって、本稿は、この「歪み」を、提示された課題の多義性と、課題伝達の場の象徴的特性によって説明しようとするものである。なお、京極純一「リーダーシップと象徴過程」(『政治意識の分析』 東京大学出版会 1968年) 233~282ページ参照。

#### Ⅰ イスラム同盟の成立と拡大―中心

イスラム (商業) 同盟 [Sarekat (Dagang) Islam, S (D) I] は、1911年暮、華僑会党コン・シン (Kong Sing) との暴力的衝突, 華僑に 対する ボイコット という騒然たる雰囲気の中で、スラカルタ、ラウ ェアン地区のバティック商人ハジ・サマンウディ (Hadji Samanhoedi) を中心として結成された。従 来、スラカルタのバティック産業においては、20 世紀初頭以来、華僑資本の参入にもかかわらず、 ハジ・サマンウディが会党コン・シンの役員であ ったように、華僑とジャワ人商人とは必ずしも敵 対関係にはなかった。しかし、辛亥革命勃発の報 がジャワに達して以来、華僑のあいだでは中華ナ ショナリズム(またはショーヴィニズム) の意識が著 しく昻揚し、スラカルタにおいても、コン・シン 内部で華僑とジャワ人の緊張が激化した。ハジ・ サマンウディがその一党をひきいてS(D)Jの前身 レクソ・ルメクソ (Rekså Roemekså, 警防団) を結 成したのはこのためであり、またそれゆえにレク ソ・ルメクソは当初よりコン・シン会員と暴力的 衝突事件を繰り返したのである(注1)。

しかし、レクソ・ルメクソは、まもなく、スラ

カルタの警察担当ウェドノ (wedana polisi, ウェド ノ すなわち郡長と同等の階級を占める警察官) がそ の法人格保持いかんについて問い合せたのを契機 として、バイテンゾルフ(ボゴール)のジャーナリ スト、ラデン・マス・ティルトアディスルヨ(Raden Mas Tirtoadisoerjo) の助力を得て 規約を提出し、 ティルトアディスルヨが1909年バイテンゾルフに 設立していた イスラム 商業同盟 (Sarekat Cagang Islamijah)の支部を称することになった(注2)。これ 以降、スラカルタのS(D)Iは1912年6月頃からス ラカルタの地を越えて拡大しはじめたが、同年8 月10日, スラカルタにおけるS(D)I の活動が理事 官(resident) によって禁止されたあと、スラバヤの チョクロアミノトが中央委員に就任し、9月14 日、スラバヤにて政庁に対しS I 規約承認・法人 格付与申請を行なった(注3)。その後、SIは翌年 6月30日のSI規約承認申請却下の政庁決定まで の期間に、ジャワ・マドゥラ全域に拡大した(注4)。 この時期のSIをめぐる事実関係には,なお不明 の点が多い。そもそも、バイテンゾルフのイスラ ム商業同盟の支部を 称したはずのスラカルタの S(D)I が、はたして「イスラム商業同盟」(SDI)を 名のったのか「イスラム同盟」(SI) を名のったの か、かりにSDIを名のったとすれば、いつから SIへと改称したのかすら明らかでなく、これが 本稿において1911年暮から1912年8月までの時期 の名称をイスラム(商業)同盟, S(D)I としている 理由である(注5)。しかし、ここでは、これについ ての詮策は行なわず、SIの成立と拡大をまず中 心について検討することにしよう。

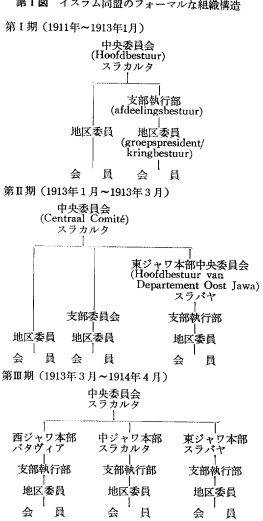
#### 1. 中心の成立

まず、1913年3月23日スラカルタで開催された SI会議までの時期について、SIのフォーマル な組織構造とそこにおいて指導中枢を掌握した指 導者とを見てみよう。

この時期、SIのフォーマルな組織構造はめま ぐるしく変化した。これは三期に分けて考えるこ とができる。第 I 期はS(D)I の設立から1913年 1 月25,26日のスラバヤ総会(algemeene vegadering) までの時期, 第Ⅱ期は1913年3月23日のスラカル タにおけるSI会議(congres)までの時期、そして 第Ⅲ期は,1914年4月18~20日,ジョクジャカル タにて開催されたSI会議(congres)までの時期で ある。ただし、この三期をとおして、SI指導部に とっては、政庁が規約を承認するか否かが、その 存続を決定する最重要問題であり、その意味で、 1913年6月30日の 規約 承認 申請 却下の政庁決定 と、この決定受諾を決議した7月10日のスラカル タ会議が運動の転換点をなしている。したがって ここでは、第Ⅲ期については、1913年3月のスラ カルタ会議から7月10日の会議までを論じること にする。第1図はこの時期のSIのフォーマルな 組織構造を第Ⅰ、Ⅱ、Ⅲ期について、第1表は中 枢の指導者を第Ⅰ、Ⅲ期について掲げたものであ る。

第1図に見るようにSIのフォーマルな組織構 造がこの時期にめまぐるしく変化した理由は二つ ある。第1の理由は、SIがスラカルタからジャ ワ各地へ急速に拡大し、このためこれに対処しう る指導体制が必要とされたことである。ちなみに この時期に設立されたSI支部数を見れば、すで に1913年1月のスラバヤ総会に11支部が代表を派 遭し、その2カ月後のスラカルタ会議には42支部 が代表を派遣した(注6)。第2の理由は、こうした 運動の拡大にともなってスラカルタ以外の都市に おいてもスラカルタ指導部に対抗しうる指導者が 現われてきたことである。あるいは、スラカルタ 以外の都市におけるそうした指導者の登場が運動

第1図 イスラム同盟のフォーマルな組織構造



拡大を加速したともいえる。なぜなら、運動の拡 大とジャワ各地における支部の設立は、中心にお ける指導者の勢力関係を左右するがゆえに、指導 者は支部の設立に全力を傾けたからである。した がって、1913年1月のスラバヤ総会で合意され、 3月のスラカルタ会議のあと実施に移された西ジ ャワ、中ジャワ、東ジャワ、三本部制は、拡大す る運動の制御のためばかりでなく,スラカルタの 指導者がバタヴィア、スラバヤを拠点とする指導

(出所) 第1表に同じ。

#### 第1表 イスラム同盟中枢の指導者

|                 |     | 20 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12 12    |                                     |
|-----------------|-----|----------------------------------------------|-------------------------------------|
| 第Ⅰ期             |     |                                              |                                     |
| 議               | 長   | Mas Hadji Samanhoedi (商人)                    | スラカルタ                               |
| 第一書             | 記   | Raden Ng. Djājāmargāsā (王侯領官吏)               | スラカルタ                               |
| 第二書             | 打記  | Hardjosoemarto                               | スラカルタ                               |
| 会 計             | I   | Kartowihardjo (商人)                           | スラカルタ                               |
| 会 計             | II  | Mas Hadji Ngabdoelpatah                      | スラカルタ                               |
| 委               | 員   | M. Ng. Kartohastono                          | スラカルタ                               |
|                 |     | M. Ng. Hasmoetani                            | スラカルタ                               |
|                 |     | R. Ng. Mangoenprawiro                        | スラカルタ                               |
|                 |     | R. Ng. Taliwondo                             | スラカルタ                               |
|                 |     | M. Tjokrosoemarto                            | スラカルタ                               |
|                 |     | R. Dipåmartånå (商人)                          | スラカルタ                               |
|                 |     | R. M. Oemar Said Tjokroaminoto               | スラバヤ                                |
| 第Ⅲ期             |     |                                              |                                     |
| <中央委員           | 員会> |                                              |                                     |
| 顧               | 問   | Pangeran Ngabehi (スラカルタ王家親王)                 | スラカルタ                               |
| 議               | 長   | M. Hadji Samanhoedi (商人)                     | スラカルタ                               |
| 副議              | 長   | R. M. O. S. Tjokroaminoto (『ウトゥサン・ヒンディア』編集長) | スラバヤ                                |
| 書               | 記   | R. Mohamad Joesoef (スマラン・ジュウォノ鉄道職員)          | スマラン                                |
| 슾               | 音   | Mas Hadji Ngabdoelpatah                      | スラカルタ                               |
| 委               | 員   | Hadji Hisamzaijni (商人)                       | スラカルタ                               |
|                 |     | R. Tjokrosoedarmo(公証人事務所職員)                  | スラバヤ                                |
|                 |     | R. Goenawan (『パンチャラン・ワルタ』編集長)                | バタヴィア                               |
|                 |     | Hadji Achmad Dahlan (ムハマディア議長)               | ジョクジャカルタ                            |
| <西ジャワ本部(バタヴィア)> |     |                                              |                                     |
| 議               | 長   | R, Goenawan                                  | バタヴィア                               |
| 書               | 記   | R. Boerhan Kartadiredjo                      | バタヴィア                               |
| 会               | 計   | M, Andong                                    | バタヴィア                               |
| <中ジャワ本部(スラカルタ)> |     |                                              |                                     |
| 議               | 長   | R. M. Ario Poespodiningrat (ブパティ)            | スラカルタ                               |
| 副議              | 長   | R. Dipåmartånå (商人)                          | スラカルタ                               |
| 書               | 記   | R. Ng. Djájámargásá (王侯領官吏)                  | スラカルタ                               |
|                 |     | (スラバヤ)>                                      | · . · . · . · . · . · . · . · . · . |
| 議長・             |     | R. Adiwidjojo (firma Gompen & Co. 職員)        | スラバヤ                                |
| 副議              | 長日  | R. Tjokrosoedarmo(公証人事務所職員)                  | スラバヤ                                |
| 委               | 員   | Hadji Hasanstipo (靴職人)                       | スラバヤ                                |
|                 |     | Hadji Abdoelrachman (商人)                     | スラバヤ                                |
|                 |     | M. Wongso (Nieuw Prauwenveer 職員)             | スラバヤ                                |
|                 |     | M. Tjokrodipoero (教師)                        | スコドノ                                |

(出所) Sarekat Islam Lokal, pp. 332-335; Ass. Res. Voor Politie aan Res. Soerabaja, 21 Feb. 1918, Mr. 490/13; Res. Soerakarta aan G. G., 26 Maart 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>; Van der Wal, S. L., De Opkomst van de Nationalistische Beweging in Nederlands-Indië, Groningen, J. B. Wolters, 1967, pp. 190-200.

者を認知し,相互の勢力圏の分割をはかったもの でもあった。

つぎに第1表から明らかなごとく、SIの中枢 指導者は、地域的には主にスラカルタ、スラバヤ、 バタヴィアを拠点とし、社会的には、一般に、敬 虔なイスラム教徒でもある商人(サントリ商人)か、 ラデン、マス、ラデン・マス、ラデン・ンガベヒ などのプリアイ(貴族)出身を示す称号をもつ官 吏、事務職員、知識人であった(注1)。以下、やや 詳細にジャワ3地域に現われたSI中枢の指導者 について見よう。

中ジャワー この時期を通じSIの最も有力な 中枢を構成したのは、スラカルタのレクソ・ルメ クソ結成以来の指導者たちであった。この中心は ハジ・サマンウディである。かれは、スラカルタ 王侯領カランガニャル県デサ・ソンドコロ(Kabupaten Karanganjar, Desa Sondokoro) の出身で父の 代からのバティック商であり、1900年代にはスラ カルタ、ラウェアン地区の有力者のひとりであっ た。S(D)I 設立当時, かれはすでに事業の成功に よりスラバヤ, バニュワンギ, トゥルンガングン, バンドゥン、パラアンなどに支店を構えており、 S(D)I の拡大においてもかれのこのような商業的 ネットワークが重要な役割を果たしたことは疑い ない。またかれは1904年にメッカ巡礼を行なって ハジとなっていたが、決してキアイ (kijai, イスラ ム教師)ではなく、プサントレン(pesantren,イスラ ム塾) においてイスラムの教義を 学習したことも なかった(注8)。スラカルタのSI指導部は、この サマンウディを中心として、ラウェアン地区の敬 虔なイスラム教徒でもあるバティック商人とラデ ン・ンガベイの称号を持つスラカルタ王家ゆかり の上級プリアイとからなった (第1表参照)。

このことは、しかし、スラカルタにおいて知識

人が指導的役割をはたさなかったということでは ない。この意味で1911年11月,レクソ・ルメクソ からS(D)Iへの改称、規約作成において、ラデン・ マルトダルソノ (Raden Martodarsono) とティルト アディスルヨが果たした役割は注目に値する。マ ルトダルソノは、この当時、スラカルタで発行さ れていたマレー語紙『ジャウィ・ヒスウォロ』 (Djawi Hiswara) とジャワ語紙『ジャウィ・コン ド』(Djawi Kåndå)の編集補佐であった。またテ ィルトアディスルヨは、当時東インドの現地語紙 の中で最も代表的とされた新聞『メダン・プリア イ』(Medan Prijaji)の編集長であり、かれ自身が 1909年バイテンゾルフに設立したイスラム商業同 盟(Sarekat Dagang Islamijah)の書記でもあった。 そしてマルトダルソノは、『ジャウィ・ヒスウォ ロ』紙,『ジャウィ・コンド』紙の編集補佐に就任 する前に、『メダン・プリアイ』紙の編集補佐とし てはじめてジャーナリズムの世界にはいったので ある。マルトダルソノとティルトアディスルヨが スラカルタで重要な役割を果たすことになったの は、このような人間関係のゆえであった。すなわ ち,1911年11月,スラカルタの警察担当ウェドノ が、レクソ・ルメクソに対し法人格取得につき問 い合わせると、サマンウディの腹心ジョヨマルゴ ソはただちにマルトダルソノに対処方を相談し、 これに応じてマルトダルソノはウェドノに対しレ クソ・ルメクソはバイテンゾルフのイスラム商業 同盟の支部であると回答したのであり、またウェ ドノより規約の提出を命じられるとすぐにティル トアディスルヨの助力を求めたのである(注9)。

この当時,東インドでは,統治規則第111条の 規定により,政庁が規約を承認し法人格を付与し た団体以外はすべて原理的には秘密結社とみなさ れ,理事官はいつでもそうした団体の活動停止を 命令することができた。したがってS(D)Iにとっても、政庁による規約承認・法人格付与はその存在にとってきわめて重要であった。ところが、スラカルタのバティック商人や上級プリアイをふくめ一般のジャワ人には、規約とはそもそも何であり、また規約を作成して政庁にその承認を申請するにはどのような手続きが必要かといったことはその理解と能力を越えることであった(注10)。マルトダルソノやティルトアディスルヨの助力が要請されたのはこのためであった。

もっとも、問題が規約の作成だけならば、規約 承認申請手続きが完了するとともに知識人の役割 も終わる。しかし、実際には、S(D)I のスラカル タ以外の地への拡大によって知識人の役割はます ます拡大していった。なるほどSI運動の拡大に おいては、サマンウディの弟がバンドゥンにダル モ・ルマクソ(Darma Loemaksa)を設立し、あるい はスラカルタ S(D)I の使者 (utusan) がジョクジャ カルタにバティック商でかつ改革派イスラムの教 育運動団体ムハマディア (Moehammadijah) の指導 者キアイ・ハジ・ダフラン(Kijai Hadji Dahlan)を 訪れたように、ジャワ各地を結ぶ商人のネットワ ークが重要な機能を果たした(注11)。あるいは上級 プリアイも, ジョヨマルゴソがマディウン, ンガ ウイでSIの宣伝集会を主宰したごとく、運動の 拡大に貢献した(注12)。しかし、商人にせよ上級プ リアイつまりスラカルタ王侯領の官吏にせよ,か れらの行動の自由は商人あるいは官吏であるがゆ えに制約されており、SI指導のための活動は「余 暇」の活動たらざるをえなかった。ジョヨマルゴ ソが許可なく任地 (スラカルタ市) を離れたかどで 処分を受けたごとく、かれらの活動には時間的、 空間的に大きな制約があったのである(注13)。

これに対し, ティルトアディスルョは, バイテ

ンゾルフにおいて『メダン・プリアイ』紙の編集 発行人でありながら、しばしばスラカルタを訪れ、 さらに1912年4月には東ジャワのマディウン、ク ディリ、スラバヤでもS(D)I の宣伝活動を行なっ た(注14)。またマルトダルソノは、1912年2月には スラカルタの華僑シー・ディエン・ホ (Sie Dien Ho) に対するボイコットを組織し、さらに7月に はスラカルタ王侯領農村部で同盟員による労役拒 否、内務官吏に対する不敬行為が勃発すると、現 地に赴いて事態の収拾に努めた(注15)。つまり、か れらは、商人あるいは官吏に比較して、SIを指 導していく上ではるかに大きな行動の自由を保持 していたのである。

くわえて、機関誌『サロトモ』(Sarotomo)の発 行も知識人の役割を増大させることになった。も とより、機関誌の発行それ自体、SIの拡大によ って 運動の 制御の ために 必要とされたのである が、ここで注意すべきことは、機関誌の編集・発 行が知識人の固有の領域であったことである。機 関誌『サロトモ』は1912年5月頃創刊され3号ま では、編集長ティルトアディスルヨ、編集補佐マ ルトダルソノであった。そして、このあと、ティ ルトアディスルヨが『サロトモ』印刷費横領事件 によってスラカルタのSI指導部より絶縁されて のちは、マルトダルソノが編集長として『サロト モ』の編集発行にあたり、さらに1913年にはいっ て、『メダン・プリアイ』紙の元編集補佐マス・マ ルコ・カルトディクロモ (Mas Marco Kartodikromo) が参加した<sup>(注16)</sup>。

このように、ティルトアディスルヨとマルトダルソノの2人のジャーナリストは、この時期、スラカルタにおいてきわめて 重要 な 役割を果たした。しかし、スラカルタは、以下に見るスラバヤ、バタヴィア、バンドゥンなどと比較して、SI発

祥の地であり、また創設者ハジ・サマンウディの 地元であるがゆえに、かれらは常にサマンウディ 以下のレクソ・ルメクソ時代以来の指導者に従属 せざるをえなかった。

スラカルタのSI指導部としては、さらに1913年3月のスラカルタ会議において、スラカルタ王家親王パンゲラン・ンガベヒ (Pangeran Ngabehi)が中央委員会顧問に、ブパティ (県長、スラカルタ市担当)のラデン・マス・アリオ・プスポディニングラット (Raden Mas Ario Poespodiningrat)が中ジャワ本部議長に、そして、ブパティ(スラカルタ王家王宮内担当)のラデン・マス・アリオ・スルヨディニングラット (Raden Mas Ario Soerjodiningrat)がスラカルタ支部委員会議長に就任した(注17)。しかし、このような人事は、当時SI中枢にとって最大の懸案事項であった規約承認、法人格取得を容易にするためであり、かれらが実際にSIにおいて指導的役割を果たしたということではない。

1913年3月のスラカルタ会議では、そのほかに 中ジャワからはスマラン支部代表ラデン・モハマッド・ユスフ (Raden Moehamad Joesoef) とジョク ジャカルタ支部代表キアイ・ハジ・ダフランも中 央委員会委員に選出された。しかし、1917、18年 以降、SIの二大拠点として現われることになる この二都市は、初期イスラム同盟の時期には中枢 とはならなかった。

まずスマランでは、1912年末までにすでにスラカルタからの 使者によって 支部が 結成されていた。しかし、スマランでは1913年初め頃、同盟員による華僑暴行事件が発生し、スマラン県のパティ (patih、県助役) がSIスマラン支部委員会の改組を要求して圧力をかけた。こうして4月中旬には、スマランの原住民官吏の団体マングンハルジョ (Mangoenhardjo) の会員を中心とする新執行部

が選出され、議長にはスマラン県庁勤務の吏員マス・スジョノ (Mas Soedjono) が就任した。ムハマッド・ユスフは副議長に選出されたが、支部委員会を掌握しえず、またスマラン・ジュウォノ鉄道の職員としてかれの行動の自由も制約されていた(注18)。

ジョクジャカルタでは、ダフランの主たる活動 は、ちょうどこの頃かれが設立したムハマディア の発展に向けられた。原住民問題顧問官リンケス (D. A. Rinkes) の報告によれば、スラカルタの S(D)Iの使者はすでに1912年7月にダフランを訪 れ, S(D)Iへの参加を勧誘したという(注19)。しか し、このときダフランは、S(D)I参加に消極的で あり、1912年3月14日SIジョクジャカルタ支部 が設立されたときにも, 支部委員会にはムハマデ ィアから は書記 ハジ・アブドゥルラ・シラット (Hadji Abdoellah Sirat)が委員に就任したにすぎな かった(注20)。しかし、このあと、ジャワ各地にお けるSIの急速な拡大によってその政治的社会的 重要性が増すにつれ,ジョクジャカルタ支部委員 会ではムハマディア系指導者が進出し,1914年初 頭までに,ダフランが議長に,シラットが副議長 に就任して、ジョクジャカルタ王家およびパク・ アラム王家につかえる守旧派(kaoem kolot)の宗教 官吏が排除されていった(注21)。 すなわち、ダフラ ンは、SI支部がイスラム改革主義を標榜するム ハマディアに反対する守旧派の拠点となることを 警戒して支部委員会を掌握したのであり, 支部は ムハマディアの発展に妨げとならない範囲内での みその存在を許されたのである。こうして、ジョ クジャカルタでは、初期SIの時期を通じてSI の活動は低迷し、会員数も、たとえば1913年3月 において、カウマン地区 (イスラム教師、バティッ ク商人など敬虔なイスラム教徒の居住地区)の サント

リ商人と下級官吏を中心として 700 名弱を数える にすぎなかった<sup>(注22)</sup>。

東ジャワーー東ジャワにおけるSIの拠点はスラバヤであり、支部は、1912年10月にチョクロアミノトを議長として設立された(注23)。しかし、ここでは、これに先立ちすでに6月頃からスラカルタからの派遣使節の宣伝活動に応じ、SIの参加者が出始めていた。すなわち、1912年6月スラバヤにおいて宣伝活動を行なった使節団の報告によれば、すでにこのときにハジ・ハサン・アリ・スラティ(Hadji Hasan Ali Soerati)、チョクロアミノト、ラデン・チョクロスダルモ(Raden Tjokrosnedarmo)らやがてスラバヤの指導部を構成する人々が、S(D)Iに参加した(注24)。

しかし、スラバヤでは、スラカルタと比較して、当初よりジャーナリスト、民間企業勤務の事務職員など洋式教育を受けた知識人が運動の指導性を掌握し、アラブ・インド系を中心とするイスラム商人は、資金提供者としてはともかく、運動の指導面からは急速に後退していった。このことは初期SIの時期を通じてSIの司令部となった株式会社スティア・ウサハ (Soetia Oesaha) の設立とその軌跡に見ることができる。

スラバヤでは、すでに1900年代半ばから、アラブ・インド人コミュニテイ内部で、アル・イフワン(Al Ichwan)、ジャミアット・アル・ハイル(Djamia't al-Chair)などの団体がイスラム改革主義の影響下、イスラム教育の近代化を目的として設立され、これとともにイスラムをシンボルとする集団意識が昻揚しつつあった。そしてその後、1911年10月に中国で辛亥革命が勃発し華僑の中華ナショナリズムが昻揚すると、1912年初めより、アラブ・インド人コミュニティと華僑コミュニティのあいだの緊張が著しくたかまった。アラブ、インド人

を中心とするイスラム商人は、華僑の編集・発行 する『プワルタ・スラバヤ』(Pewarta Soerabaja) 紙、『ビンタン・スラバヤ』(Bintang Soerabaja) 紙などの 新聞に 広告を 掲載する ことを潔しとせ ず、イスラム教徒自身の新聞の発行とイスラム教 徒のための病院設立を計画し、この目的で1912年 半ばにスティア・ウサハを設立した。スティア・ ウサハの設立にあたっては, 取締役に就任したハ ジ・ハサン・アリ・スラティ一族と数名のアラブ 人が資本金5万ギルダーの約半分を出資し、残り は,スマラン,プカロンガン,バタヴィア,バン ドゥンなどのアラブ・インド系イスラム商人とジ ャワ人商人が出資した。当初、スティア・ウサハ 発行の新聞『ウトゥサン・ヒンディア』(Oetoesan Hindia) 紙の編集長にはチプト・マングンクスモ (Tjipto Mangoenkoesoemo)が予定された。しかし, チプトがダウエス・デッケル (Douwes Dekker)の 説得によって東インド党 (Indische Partij) に参加 し, 東インド党 機関誌『エクスプレス』(De Expres) の編集長としてバンドゥン に 移ったため, 編集長にはチョクロアミノトが就任した。『ウト ゥサン・ヒンディア』紙は1912年12月に創刊され 編集補佐には,民衆 啓蒙 委員会 (Commissie voor Volkslectuur, のちのバライ・プスタカ [Balai Poestaka]) の元職員ラデン・ティルトダヌジョ (Raden Tirtodanoedjo) が就任した。

チョクロアミノトはマディウン理事州の出身で、父はポノロゴ県のウェドノ(群長)であり、ラデン・マスの称号の示すとおり上級プリアイの出身であった。かれはマグランの官吏養成学校(Osvia)を卒業後、一時期、マディウン理事州ンガウィ県のパティの事務官としてパンレ・プロジョ(pangreh prådjå、原住民内務官僚)にはいったが、1907年には単調な職務と煩瑣なホルマット(hor-

mat, 上級者に対する尊敬と服従と忠 誠の念を示すため に従われるべき詳細をきわめて規定された礼儀作法)を 嫌って退職した。チョクロアミノトはその後、ス ラバヤの職業訓練コースで機械工としての訓練を 受けたあと1911年から1912年までスラバヤ近郊の ロゴジャンピ製糖工場に勤務し、SI参加後まも なくSIの専従活動家となった。かれ以外のスラ バヤの指導者として、チョクロスダルモはスラバ ヤの公証人事務所の職員で、各種団体規約の作成 に通じ、チョクロアミノトの友人であった。また アルディウィナタは、スティア・ウサハにおける チョクロアミノトの代理人 (procureur-generaal) を 務める腹心であった。こうして,スラバヤのSI 指導部は当初よりチョクロアミノト派が優勢であ ったが、さらに1913年8月には、スラティがステ ィア・ウサハ取締役から辞任に追いこまれ、かわ ってチョクロアミノトが取締役に就任した。スラ ティがスティア・ウサハより排除された理由は不 明であるが、チョクロアミノトはこれによってス ラバヤのアラブ・インド人コミュニティの支持を 失いはしなかった。なぜなら、チョクロアミノト は、取締役就任に必要な5000ギルダーのスティ ア・ウサハ株取得資金を、アラブ人から調達した からである<sup>(注25)</sup>。

西ジャワ――西ジャワでは、バタヴィアのラデン・グナワンとバンドゥンのラデン・マス・スワルディ・スルヨニングラット (Raden Mas Soewardi Soerjaningrat) が対立した。

バタヴィアでは、1913年3月、スラカルタ会議開催に先立って支部結成集会が開催され、会員数はまもなく1万2000人に達した。支部結成集会には中央委員会委員ラデン・ハジ・ディポマルトノ(Raden Hadji Dipāmartānā)がスラカルタより代表として出席し、グナワンが支部委員会議長に選出

された。グナワンは1880年、マディウン理事州ン ガウィ県にアシステン・ウェドノ(assistent wedana, 副郡長)を父として生まれた。 かれは プロボリン ゴの原住民官吏養成学校を卒業後, パンレ・プロ ジョにはいり、その後『メダン・プリアイ』紙に おいてティルトアディスルヨの編集補佐としてジ ャーナリズムの世界にあった(注26)。グナワンがい つごろ、SIに参加したのかは明らかでない。し かし、注目すべきことは、チョクロアミノトと同 様グナワンも、当初より専従活動家としてSIの 宣伝活動を行ない、西ジャワにおける事実上の SI機関誌『パンチャラン・ワルタ』(Pantjaran Warta) を編集発行するとともに、1913年3月 中旬以降、プルワカルタ支部、タンゲラン支部、 バイテンゾルフ 支部と バタヴィア 地域で 支部を 相ついで設立していったことである。特に,1913 年4月6日,その指導下に設立されたバイテン ゾルフ支部では,支部委員会のアラブ 人顧問に この地のアラブ人 (正確にはトルコ系) 名望家出身 のサイド・バジュネット・エフェンディ(Said Badjenet Effendi) が就任した(注27)。 このことは、か つて1909年にティルトアディスルヨがこの地に設 立したイスラム商業同盟の議長がやはりバジュネ ット一族のシェフ・アフマッド・ビン・アブドゥ ルラフマン・バジュネット(Sjech Achmad bin Abdoelrachman Badjenet) であったことを想起させる (注28)。すなわち、グナワンは、かつてティルトア ディスルヨがイスラム商業同盟の設立にあたって 獲得したこの地のアラブ・インド人コミュニテ ィ、サントリ商人の支持を、SI支部の設立にお いて再び獲得したのである。バタヴィア理事官の 報告によれば、グナワンはSIの宣伝においても っぱら「イスラムの促進」(memadjukan Islam) を 訴え、敬虔なイスラム教徒の支持獲得を試みたと

いう(注29)。

これに対し、バンドゥン支部では、指導部は当 初より東インド党の影響下にあり、サントリ商人 の支持獲得には失敗した。これは, 第1に, 同地 では、支部結成に先立って、「イスラムの促進」 を目的とするダルモ・ルマクソが設立されたこと、 第2に、同地が東インド党の拠点であったことに よる。すなわち、バンドゥンでは、1912年10月頃 ハジ・サマンウディの弟でバンドゥンに居住する バティック商人ハジ・アミル (Hadji Amir) がダル モ・ルマクソを設立した。これに対しS I 支部は 1912年12月25日, ダルモ・ルマクソとは無関係に おりから東インド党結成集会出席のためバンドゥ ンを訪れたチョクロアミノトとハジ・ハサン・ア リ・スラティの指導下に結成された。チョクロア ミノトとスラティは、支部結成集会開催に先立ち ハジ・アミルと会談し, ダルモ・ルマクソのSI への合流を説得した。しかし、ダルモ・ルマクソ 役員会議は、ダルモ・ルマクソのSIへの合流、 ダルモ・ルマクソ資金3分の1のSIへの譲渡, SI代表者のダルモ・ルマクソ役員会への参加を 討議ののち否決し、参加を見合わせた。 SI中央 委員会代表は1913年3月下旬にもダルモ・ルマク ソとバンドゥン支部との統一を試みた。しかし、 この時にも、ダルモ・ルマクソはSI支部が教育 と経済的向上のみを重視し、「イスラムの促進」 を軽視していること、そしてSI規約が未承認で あることを理由にSIへの合流を拒否した(注30)。

こうしてバンドゥン支部は、サントリ商人の支持を欠いたまま、議長スワルディ、書記ウィグニャディサストロ (A. Wignjadisatra)、副議長アブドゥル・ムイス (Abdoel Moeis) の指導下におかれた。スワルディは、かれ自身の回想によれば、チョクロアミノトの説得によって、ブディ・ウトモ

(Boedi Oetomo) を脱退してSIに参加した(注31)。 かれはジョクジャカルタのパク・アラム王家の出 身で、この当時は東インド党機関誌『エクスプレ ス』の編集補佐、校正担当係であり、この頃バン ドゥンにあって同誌を主宰し、東インド党を指導 したダウエス・デッケル、チプト・マングンクス モと並んで、東インド党の指導者としても頭角を 表わしつつあった。また、ウィグニャディサスト ロはバンテンの出身で当時25歳、かつて『メダン・ プリアイ』紙の編集補佐としてジャーナリズムの 世界にはいり、ティルトアディスルヨと訣別のの ち,1912年初めにバンドゥンで『カウム・ムダ』 (Kaoem Moeda)紙を創刊していた。さらにアブド ゥル・ムイスは西スマトラ出身で支部設立時には 『プレアンゲル・ボーデ』 (Preanger Bode) 紙の 校正担当係であったが、まもなく『カウム・ムダ』 紙の編集長に転じた(注32)。

生のようにバンドゥン支部はジャーナリストの指導下におかれ、しかもバンドゥンが東インド党の本拠地であったために、東インド党とりわけチプト・マングンクスモとスワルディの影響下におかれた。しかし、東インド党は、1913年3月10日、すなわちSIスラカルタ会議の直前にその規約承認申請を東インド政庁によって却下された(注33)。この当時、SI中枢にとっては規約承認問題が最大の懸案事項であったから、東インド党の影響下にあるバンドゥン支部の西ジャワにおける指導性を公認することはできなかった。スラカルタ会議で、グナワンが西ジャワ本部議長に任命され、一方、バンドゥン支部指導者が西ジャワ本部から完全に排除されたのはこのためであった。

この結果,西ジャワでは,1913年8月にダウエス・デッケル,チプト,スワルディの3人の東インド党指導者がオランダに追放され,同党指導部

およびその影響下におかれたSIバンドゥン支部 が解体するまでの間、スワルディ指導下のバンド ウン支部委員会は、西ジャワにおけるSIの指導 性をめぐってグナワンを議長とする西ジャワ本部 と対立し、独自の宣伝活動を展開した(注34)。たと えばバイテンゾルフでは、1913年4月6日、グナ ワンの指導下にSI支部が設立された。すると、 その翌日には、『メダン・プリアイ』紙の元編集 補佐ラデン・ンガベヒ・チトロアディウィノト(R. Ng. Tjitroadiwinoto) が集会を開催してSIバイテ ンゾルフ支部に対抗して原住民同盟(Sarekat Boemipoetra)を設立したが、これはチプト、スワルデ ィらがバンドゥンに設立した原住民委員会(Comite Boemipoetra) の支部であった(注35)。 また5月5日 に結成されたメーステル・コルネリス支部では、 当初,東インド党員ラデン・ダヌミハルジョ (R. Danoemihardjo) が指導性を掌握し,西ジャワ本部 の指導性を承認せず、会費収入の30%上納を拒否 した(注36)。このように、グナワンの西ジャワ本部 の影響力は バタヴィア 地域に おいてすら 不確定 で、この状況は1913年8月以降にも続くことにな った。

以上見たように、SI運動の指導性は、スラカルタにおいてこそサントリ商人と上級プリアイが掌握したものの、スラバヤ、バタヴィア、バンドゥンでは、知識人とくにジャーナリストが掌握した。これはすでにスラカルタ指導部におけるティルトアディスルヨとマルトダルソノの役割について論じたように、知識人だけが、SIの専従活動家としてその宣伝指導に専念しえたからであり、また、かれらこそがオランダ人、ジャワ人内務官僚、新プリアイ(教師、医師、現業部門の政庁官吏)、サントリ商人、アラブ・インド人コミュニティ、

農民などさまざまの社会集団に対し、それぞれに 了解可能なことばでSIの目的を訴えるのに、シンボルの操作者としてもっとも卓越していたから である。

この意味で、原住民問題顧問官リンケスのサマ ンウディ評およびチョクロアミノト評はきわめて 示唆に富む。まずリンケスはサマンウディについ て次のように評する。すなわち,かれは,イスラ ム教育,洋式教育いずれも十分な教育を受けてお らず、そのためみずからの居住するスラカルタ、 ラウェアン地区内の諸問題についてはともかく、 同地区を越える問題については、広い視野から適 正な判断を下すことはできない。また、かれは演 説の才もなければ洗練さ れた 立居 振舞いもでき ず,頑固,偏狭でおよそ指導者たるの資質をまっ たく持っていない,と<sup>(注37)</sup>。つまり,ハジ・サマン ウディは、有力なバティック商として、かれの棲 む商人の世界やあるいは商いを通じて交流のある スラカルタの上級プリアイすなわちスラカルタ王 **侯領の官吏に対しては影響力を行使するすべを知** っていた。しかし、その外の世界では、とりわけ オランダ人内務官僚との交渉をともなう場におい ては,当初よりスラカルタ王侯領官吏のジョヨマ ルゴソや上級プリアイのスモアスモロ (Soemåasmårå) あるいはジャーナリストの マルトダルソノ らに全面的に依存したのである(注38)。サマンウデ ィがジャワ語のみを解し、マレー語、オランダ語 に全く通じていなかったことは、SIの指導者と して、この意味でまさに決定的な弱点であった。

これに対しチョクロアミノトは、リンケスによれば、マディゥン理事州ポノロゴ県の上級プリアイの出身としてその態度、物腰は洗練されており、また原住民官吏養成学校を卒業して短期間とはいえ内務官僚として官途に就いたこともあって、オ

ランダ語,マレー語に通じ,オランダ人,ジャワ人内務官僚に対処する法を熟知していた。さらに祖々父がポノロゴの有名なキアイ(イスラム教師)であったこともあって,敬虔なイスラム教徒である商人あるいはプサントレン(イスラム塾)を主宰するキアイとも自由に立ちまじわり,さらにまた天性の演説家であるとともに卓抜した政治的な勘をもっていた(注39)。つまり,チョクロアミノトはサマンウディとは対照的に,東インド政庁に対しても,あるいは東インド社会の利害を異にするさまざまの社会集団に対しても,かれらと巧妙に交渉しまた魅了する才能をもっていたのである。

もとより、当時の東インドにおいて、チョクロ アミノトのごときジャーナリストはきわめて新し い存在であった。なぜなら、ジャーナリストが存 在しうるためには、その編集発行する新聞を購読 しうる社会層の成立が前提となり、そのような社 会層の成立は、20世紀初頭以来の教育の拡充によ ってはじめてもたらされたからである。したがっ て、この当時、東インドにはなおごく少数のジャ ーナリストしかおらず、その半ばは、1907年から 1912年にかけて東インド原住民の代表的新聞とみ なされたティルトアディスルヨ主宰の『メダン・ プリアイ』紙においてジャーナリストとしての訓 練を受けた人々であった。ジャワ各地のSI拠点 において, マルトダルソノ, グナワン, ウィグニ ャディサストロ,マス・マルコなど『メダン・プ リアイ』紙出身のジャーナリストがSIの専従活 動家として重要な役割を果たしたのは決して偶然 ではなかったのである。

### 2. 「進歩」と「イスラム」 運動の意味(1)

S(D)I 設立以来,1913年6月30日のSI規約承認申請却下の政庁決定までの期間,SI中枢の指導者にとって最大の課題は,第1に,政庁より規

約承認を受けてその存在の合法性を確保すること であり、第2に、SIに対するできるかぎり広範 な支持を諸社会集団より獲得することであった。 この二つの課題は、しかし、実際には、同盟がいか なる目的をいかなる手段によって達成しようとす る団体であるかを、指導者自身がどのようなこと ばで提示するか,別言すれば,指導者がSIの目 的・手段系列における意味 (instrumental meaning) をいかに提示するかにまずもってかかっていた。 この当時, SI運動の拡大にともない, 周辺部で は, 華僑に対する暴行事件, 内務官僚に対する不 敬事件, ラトゥ・アディル (正義の王) 到来と理想 の王国実現のうわさの流布など、多くの混乱が生 じていた。SI指導者は、このような混乱を前に して、一方では政庁に対し、これがSIの本来の 目的からの逸脱であることを示すとともに、また 一方では、サントリ商人、アラブ・インド人コミ ユニティ, 下級官吏, 教師, 医師その他の社会集 団に対し、SIがかれらの利益促進に努力するか れら自身の団体であることを示さねばならなかっ た。それでは,イスラム同盟の指導者は,このよ うな意味付けをいかなることばによって行なった であろうか。

1912年9月14日SI中央委員会委員チョクロアミノトがスラバヤの公証人の助力を得て政庁に対し承認申請を行なったSI規約においては、SIの目的は次のように記されていた。

- (1) 原住民の商業精神を振興すること。
- (2) みずからの落度によることなく困難に陥っている 会員に対し援助を与えること。
- (3) 原住民の精神的発展、物質的利益の促進、原住民の向上にともに努力すること。
- (4) イスラムに対する誹謗中傷に反対し、原住民の宗教生活をその法と慣習とにしたがって促進すること。

以上の目的を, 法の許す範囲内で, かつ公共の秩

序と醇風美俗に抵触しないかぎりにおいて, しかるべき手段によって実現をはかる(注40)。

このような規約において提示されたSIの目的には二つの特徴がある。それは第1に、目的を表現することばが基本的にオランダの倫理主義イデオロギーのことばと等質であること、そして第2に、そのことばがきわめて多義的に解釈されらることである。この二つの特徴は、それぞれ、SI規約の承認を政庁より獲得するという課題と、できるかぎり広範な社会集団から支持を獲得するという課題とに対応している。

まず第1の特徴から検討しよう。20世紀初頭以来のオランダの植民地政策 (倫理政策) はイデオロギー的には西欧の光が東インドの原住民社会の暗闇を照らすという比喩に見事に示されるように、白人の責務論に立脚していた。すなわち、先進ヨーロッパと後進アジアという構図の中で、オランダの東インド統治の任務は、オランダが東インドの原住民を指導・育成して進歩への途を歩ませることにあると意味付けられたのである。したがって、そのような倫理主義イデオロギーを構成する中心的シンボルは、「進歩」(voortuitgang)、「向上」(opheffing)、「発展」(ontwikkeling)であり、また「福祉の増進」(bevordering van welvaart)であった。

「独立」(onafhankelijkheid)ということばは倫理主義イデオロギーの語彙にありえず、かりに「自治」(zelfbestuur)が語られることがあったにしてもそれはあくまで「進歩」の途に沿った「発展」、「向上」のあとにくるものだった。イスラム同盟規約に提示された目的を表現することば、「商業精神の振興」(bevordering van handelgeest)、「物質的利益の促進」(bevordering van de materiële belangen)、「精神的発展」(de geestelijke ontwikkeling)、「向上」(opheffing) などがこのような倫理主義イデオ

ロギーのことばと同質であることは明らかであろう<sup>(注41)</sup>。イスラム 同盟 を 原住民 の「覚醒」(ontwaking),「時代精神」(tijdgeest) の現われ、と東インド総督イーデンブルフ (Idenburg) 以下の倫理主義者がみなしたのは、このようなことばの等質性によっていたのである<sup>(注42)</sup>。

もとより規約にも見るとおり、SI規約における目的提示のことばと倫理主義イデオロギーのことばは完全に同質ではない。イスラム同盟という名称の示すようにそれは「進歩」とともに「イスラム」をその中心的シンボルとしていた。しかしこの「イスラム」というシンボルは、「われわれ」と「かれら」、「内」と「外」を区別し、「内」を定義する集団表象であり、原住民社会内の利害を異にするさまざまの社会集団を結びつける「セメント」(bindmiddel) であった。したがって、「イスラム」は、ときにパン・イスラミズムへの警戒心を政庁当局者によびおこすことはあっても、倫理主義者は概してこれを原住民の西欧的進歩への努力を阻害する 火雑物とみ なしたにすぎなかった(社43)。

したがってSIの目的は倫理主義者から見れば すこぶる「健全」なものであった。このことは、 ちょうど同時期にダウエス・デッケルが東インド 党結成について行なった意味付けと比較すればさ らに明らかとなる。すなわち、ダウエス・デッケ ルは、東インド党の目的を「東インド人のための 東インド」すなわち独立として提示し、東インド 党の結成を、「光の暗闇に対する、善の悪に対す る、文明の専制に対する、植民地納税奴隷のオラ ンダ徴税国家に対する、宣戦布告」と意味づけた (性44)。東インド党においては、「光」と「暗闇」 の位置関係が倫理主義イデオロギーのそれとまさ に逆転していたのである。 しかも、東インド党に対する政庁の態度は、SI指導者に、倫理主義者が原住民の活動として許容する範囲をも示すことになった。東インド党は、1912年12月25日に結成されたあとただちに政庁に対し規約承認申請を行なったが、1913年3月中旬までに二度にわたるその規約承認申請は却下され、4月1日にはついに解党を余儀なくされた(E45)。こうして、たとえばチョクロアミノトは、1913年1月スラバヤにて開催されたSI総会において、東インド党と一線を画すべくつぎのように演説した。

「SIは決して政党でも革命を目的とする党でもありません。われわれはオランダの統治に満足しているのであります。……SIは身分・階級によって会員を区別することはありません。18歳以上のイスラム教徒で、その行ないの正しい者は誰でもSIに参加できるのであり、そしてすべての会員は兄弟であります。……ジャワ人は覚醒しはじめたのであり、これは、他の民族はいざ知らず、いかなる抑圧によっても決してとどめることはできないのであります」(注46)

あるいはまた、1913年3月のスラカルタ会議において、スラバヤのイスラム改革主義者の団体ムラトゥル・イフワン (Moeratoel Ichwan) 議長サイド・アフマッド・ビン・アリムサワ (Sajid Achmad bin Alimoesawah) は、演説の中で、オランダ女王に対する忠誠、東インドの福祉の増進、原住民の進歩、イスラムの発展を訴えた(注47)。

オランダに対する忠誠の表明,さらには、「進歩」、「向上」、「福祉の増進」へのこのような訴えがたしかに政庁の規約承認を得るための意識的なシンボル操作であったことはいうまでもない。しかし、それにしても、「進歩」と「イスラム」を中心的シンボルとして構成されたイスラム同盟の目的が、機関誌によって、あるいはまた集会での演説によって人々に伝達されたのであり、それに

よってSIは意味付けられたのである。そしてここで政庁との関係で重要なことは、こうした目的の提示によって、SI中枢が、運動の周辺部における混乱を、SIの指導理念からの逸脱として処理しそれに対する資任を回避しえたことであり、そしてまた、政庁とくに東インド総督イーデンブルフ以下の倫理主義者の好意的態度を確保しえたことである。

このことは東インド政庁内におけるSI規約承認をめぐる政策決定過程にはっきりと認められる。すなわち,この過程において,政庁内の議論は,規約の内容にかかわるものではなく,SI指導部がかくも巨大な運動をはたして制御する能力を持っているか否かをめぐるものであった(注48)。確かに政庁は1913年6月30日の決定によってSI規約承認申請を却下した。しかしそれは東インド全域をその活動範囲とする統一的なSIを承認しないということであり,活動の地理的範囲を限定した,したがって,会員の制御可能性の高い地方SI (Locaal Sarekat Islam) については,規約承認の用意のあることを明示していたのである(注49)。

つぎに、SIの目的を表現することばの第2の特徴、その多義性について検討しよう。ここでことばの多義性というのは、規約に掲げられた目的について、受け手がそれぞれの利害状況に応じて多義的な解釈ができ、またそのゆえにそのような目的達成のためにいかなる行動が要請されるかについてもさまざまの解釈が可能であったということである。すでに見たように、SI中枢においてその指導性を掌握したのはスラカルタをのぞけばジャーナリストをはじめとする知識人であったが、支部レベルの執行部は新プリアイ(すなわち、ラデン、マスなどの下級プリアイの称号をもつ下級官吏、医師、教師)とサントリ商人、キアイ(イスラム

教師)によって構成された。これらの人々は、中枢との関係で見るならば、中枢において指導的役割をはたしたイスラム商人(アラブ・インド系商人とサントリ商人)との人的関係をとおしてSIに参加した人々か、さもなくば、中枢の指導者の編集発行する新聞の購読者であった。そこで以下サントリ商人と新プリアイとがいかなる利害状況にあったかをまず見て、その上でSIの提示した目的の多義性がかれらの支持を獲得するうえでどのように機能したかを検討しよう。

東インドとりわけジャワのサントリ商人および アラブ・インド系商人にとっては、19世紀末以来 の東インド社会の構造的変化は華僑との経済的競 合の激化として現われた。華僑コミュニティで は、1900年のバタヴィア中華会館の設立以来、中 華会館、中華商会、書報社などが保皇党、清朝派 遣使節、革命同盟会などの影響下にあって中国の 政治問題については立場を異にしつつも、華僑の 地位改善については同一歩調をとった。こうして 1904年には通行証制度,居住地制度が廃止され, 華僑は経済活動を行なううえで従来よりもはるか に大きな行動の自由を確保した。加えて、19世紀 末以降、それまで華僑に委ねられていたアヘン請 負、質屋請負などがアヘン専売公社,公営質屋な どに再編され、これにともなって、従来これらの 請負に投下されていた華僑資本が製糖業、バティ ック産業, タバコ (クレテック)産業などへと投資 された(注50)。スラカルタにおけるジャワ人バティ ック業者と華僑の対立は、この意味では、当時ジ ャワ各地で繰りひろげられた華僑とアラブ・イン ド系商人, サントリ商人との経済的競合の一例に すぎなかったのである。あるいはまた、1912年10 月に、スマランよりも早くクドゥスにスラカルタ のイスラム(商業) 同盟の支部が設立されたのも,

クドゥスのタバコ (クレテック) 製造業をめぐるサントリ商人と華僑の対立を背景とするものであろう(性51)。

しかし、このような経済的対立が、華僑コミュ ニティとアラブ・インド人コミュニティあるいは 原住民との 対立へと 変換 される 契機となったの は、一方でアラブ・インド人コミュニティおよび サントリ商人のあいだにおける「イスラム」をシ ンボルとする集団意識の昻揚であり、また一方で 辛亥革命以降の華僑の中華ナショナリズムの昻揚 であった。すなわち、すでに1900年代半ばの頃よ り、ジャワの主要都市では、アラブ・インド人コ ミュニティを中心として、イスラム改革主義の影 響下にイスラム教育の近代化を目的として,アル・ ジャミアット・アル・ハイリア(Al-Djam' ig'at al-Chairijáh, バタヴィア), アル・イルシャード (Al-Irsiad, スラバヤ) などの教育 団体が 設立されてい た(252)。また、ティルトアディスルョは1909年に バタヴィア地域のアラブ人コミュニティおよびサ ントリ商人の支持をえて、イスラム教徒の商業振 興を目的とするイスラム商業同盟をバイテンゾル フに設立し、まもなく資金難から活動停止に陥っ たもののバタヴィア, ボンドウォソ, スカブミ, スラバヤにも支部を設立した(注53)。一方,華僑は, 1911年10月,辛亥革命勃発の報に接すると,その 中華ナショナリズムは著しく昂揚し、ジャワ人に 対し、オランダ人、ジャワ人官僚に対するときと 同様の礼儀作法 (ホルマット)を華僑に対しても示 すよう要求した(E54)。当時の東インド社会におい ては、ホルマットの体系は植民地秩序の象徴的表 現であった<sup>(注55)</sup>。こうして,ここに,アラブ・イン ド系商人、サントリ商人と華僑の経済的対立は、 「イスラム」と「中華」の対立として政治化した のである。

これに対し、新プリアイの利害状況は、アラブ・ インド人コミュニティ、サントリ商人とは全く異 なっていた。元来ジャワにおいてプリアイとは、 パンレ・プロジョ (内務官僚) に編成されたジャワ 人貴族のことであった。しかし、19世紀後半以降、 教育がしだいに拡充され、また東インド国家の活 動領域が拡大 するな かで, 原 住 民 医 師 (doktor djawa, Indische arts), 教師 (mantri guru), アヘン専 売公社、公営質屋など政庁現業部門の職員が増加 していった。そしてかれらは、出身のいかんにか かわらずプリアイの身分とされた。たとえば教師 は、師範学校卒業後 ただちに プリアイ 身分とな り,内務官僚におけるマントリ (mantri) に相当す る地位を与えられるとともに、アシステン・ウェ ドノ(副郡長)と同水準の給与を得た。また医師は 原住民医師養成学校 (STOVIA) 卒業後ただちにプ リアイ身分に属するとともに、ウェドノ(郡長)と 同水準の給与を与えられた。しかし、これらの新 プリアイは,教育水準,給与の面では内務官僚と 同等ではあっても, なお社会的出自によってその 地位の大きく規定されるパンレ・プロジョの身分 秩序の中では、ブパティ (県長)、ウェドノなどの 上級官僚からは劣者とみなされ,上級者に対しし かるべき礼儀作法を示すよう 要求 されたのであ る(注56)。こうして、新プリアイのあいだでは、植 民地社会における身分と地位の上下を象徴的に表 示するホルマットの規定に大きな不満があり、か れらはホルマットの体系の中でその身分と地位に ふさわしい 位置を 与えられることを要求してい た。

SIが「イスラム」と「進歩」に訴えて動員したのは、このような利害状況にあったアラブ・インド系商人、サントリ商人であり新プリアイであった。そして、かれらからの支持獲得において、

SIの目的がきわめて多義的に解釈しうるということは決定的に重要であった。「原住民の精神的発展」「イスラムの促進」とは、イスラム教育の拡充、近代化からメッカ巡礼にまつわる手続きの簡素化、さらには異教徒に対する聖戦までさまざまの意味をもちえた。そして実際、この時期、SI運動の拡大にともなって金曜日のモスクでの礼拝者が激増したことなど、たしかに「イスラム」というシンボルの多義性によって誘発された行動であった。同様に、「進歩」も多義的に解釈された。すなわち、それは、サントリ商人にとっては協同組合の設立による革僑への対抗を、新プリアイには教育の拡充、ホルマット規定の簡素化などを意味したのである。

こうして支部のレベルでは、サントリ商人とキアイによって執行部が構成され「イスラムの促進」のみを訴えた支部もあれば、下級官吏、教師などの新プリアイが執行部を掌握し、「イスラムの促進」という目的を等閑視して、もっぱら教育の拡充と商業の振興を訴えた支部も存在した。あるいはまた、原住民問題顧問官リンケスの報告に見るように、「イスラム」の名の下に、ジャワ神秘主義者も正統派イスラムの教徒もイスラム改革主義者もすべてSIに参加した(注57)。つまり、支部の指導者は、自らの利害状況に応じてきわめて自由にSIの目的を解釈し、かつこれを支部の会員に伝達したのである。

### 3. サトリオ――運動の意味(2)

SIの目的・手段系列における意味が「進歩」と「イスラム」として提示されたとすれば、その表出的意味(expressive meaning)はサトリオ (satria,志士) として指導者によって人格化され、かつ演じられた。ここでサトリオとは、本来、ジャワの伝統的な影絵芝居ワヤン(wayang) に登場する神々

の意志を実現すべく大義に生きる武人たちのこと であり、それは、民がその時間と空間を戀民、商 人などの生活者として生きるのに対し、それをあ げて大義の実現に献げることのできる自由な人々 のことであった。すでに見たように、東インドに おいては, イスラム 同盟の成立に よってはじめ て、ジャーナリストを中心として民族運動の世界 こそがその生活の場である専従活動家の一群が誕 生した(注58)。かれらの生活は、機関誌を編集発行 し,集会で演説し,支部の相談に応じ,政庁ある いはオランダ人、ジャワ人内務官僚と交渉する、 そのような活動からなっていた。こうしてこの専 従活動家のあいだでは、プリアイの世界とも商人 の世界とも異なる独自の人間関係と行動の原理が 生まれ、これをかれらはワヤンの世界に棲むサト リオを比喩として提示したのである。

このような自己規定・行動の原理としてのサトリオの意味をもっとも見事に示すものとして、かつてSIバンドゥン支部議長で、これを記した時にはすでに追放の身としてオランダにあったスワルディ・スルヨニングラットがスラカルタのSI機関誌『サロトモ』によせた公開書簡がある。ここにおいてスワルディは、スラカルタSI委員マス・マルコがその主宰する『ドゥニア・ブルグラック』(Doenia Bergerak)紙に掲載した記事のゆえに懲役2年を求刑されたと知って、次のように書いている。

「思うに民族を守るということは容易でもなければ 楽しいことでもありません。しかしわれわれにとって そうしたことは義務なのであります。われわれは決し てわれわれの希望を捨ててはなりません。いかに犠牲 が大きくとも、必要とあらばみずからを犠牲にすると いうことはわれわれすべてにとって義務なのでありま す。決して絶望してはなりません。羅刹と戦う勇気を 持ったサトリオの候補者はなお数十人とおります。わ れわれが銘記すべきことは、幸せとは称号や位階を保持することではないということです。私にとってもっとも幸いなことは、心の幸せであります。筆禍事件によって貴兄はみずからを犠牲となしたのであり、すべての刑は貴兄にとっては栄誉のしるし、幸せのしるしなのであります」。(『159)

あるいはまた、チョクロアミノトは、その編集 発行する『ウトゥサン・ヒンディア』紙に次のよ うな一節の記事を掲載した。

「今日は人民運動の時代である。われわれは外国人の手中におちたわれわれの権利を取り戻す。『真実故に勇ましく』、そして神の御意志のままに、われわれは決して草のごとく踏みつけられたままではいない』(社60)。

ここで「真実故に勇ましく」(berani karena benar)は、初期SIのみならず、前期民族運動の時期を通じてそのスローガンとなったことばであり、その意味は、字義通りには、勇気、勇敢さというサトリオの本性は神の意志を実践するがゆえに生まれてくるということであった。しかし、実際にはそのような神の意志を解きあかす統一的な教義体系は初期SIには存在しなかった。逆に、サトリオとしての犠牲を厭わぬ勇敢な行動こそがかれの実現しようとする神の意志の真理性を保証していた。すなわち、内容が形式を規定したのではなく形式が内容を保証したのである。

加えて、専従活動家の活動は、機関誌の編集発行にせよ、集会での演説にせよ、すべてそれなりの特殊な技能を必要とした。こうして、ジャワ各地のSIの拠点では、指導者を中心としてサトリオ養成塾ともいうべきものが成立し、ここでやがて人民運動の指導者となるべきサトリオが培養されていった。そのような養成塾の萌芽的形態はすでにティルトアディスルヨの主宰した『メダン・プリアイ』紙から多くのSI指導者が出たことに

認められるし、またバンドゥンでは、1913年前半に東インド党の指導者ダウエス・デッケル、チプト・マングンクスモ、SIバンドゥン支部議長スワルディらを中心としてそのような養成塾が形成されていた。しかし、初期SIの時期を通じそうしたサトリオ養成塾としてもっとも重要なものは、スラバヤのチョクロアミノトを中心とするものであった。1912年10月のSIスラバヤ支部設立後まもなくSIに参加し、のちチョクロアミノトの腹心としてCSI書記をつとめることになったラデン・パンジ・ソスロカルドノ(Raden Pandji Sosrokardono)は、のちに東インド総督宛の上申書において、かれとチョクロアミノトの関係を思い起こしてこう述べている。

「チョクロアミノトは私にとって政治における師でありました。政党の党員としてもっとも重要なことはなにか、なにが義務であるかについて、私はチョクロアミノトより教えられ、かれの訓導を受けたのであります。つまり、部下は指導者のいかなる命令をも実行しなければならないこと、指導者がなにを望んでいるかをたとえはっきりと指示されなくとも正しく理解し、またかれを助けなければならないこと、そしてとくに部下は、義務の遂行にあたっては指導者が危険な立場に立たされることの決してないよう、できるだけ努力すること、それどころか必要とあらば指導者にかわってみずからを犠牲にしても指導者を危険にさらしてはならないということを、であります」(注61)。

ソスロカルドノはSI参加以来,かれの弟子としてスラバヤのチョクロアミノト宅に同居し,かれの指示にしたがってこの時期,プカロンガン,トゥバン,スカラジャなどにおいてSI支部の指導にあたった(注62)。同様に1913年後半にSI運動に身を投じ,1914年4月以降,中央委員会書記・会計に就任したラデン・アフマッドは,マグランの官吏養成学校時代以来チョクロアミノトの同級生で,この頃からやはりチョクロアミノト宅に寄

宿していた(注63)。またのちには、このチョクロア ミノトの養成塾からは、アビクスノ・チョクロス ヨソ (R. M. Abikoesoeno Tjokrosoejoso, チョクロア ミノトの弟でのちスラバヤSI議長), ブロトスハル ジョ (Brotosoehardjo, 別名ディルジョスサストロ Dirdjosoesastro,『ウトゥサン・ヒンディア』紙編集委員で のち CSI 書記代理), ムソ (Musso, のちインドネシア 共産党指導者),スカルノらが出ることになる(注64)。 こうして、SIの成立にともなってジャワの 諸都市に現われた指導者たちは、植民地秩序の 内部にありながら、大義の実現のためには自己 犠牲をも厭わぬサトリオの自己増殖的な秩序空 間を形成した。この秩序空間は、それが既成の権 力秩序に拮抗しこれを対象化する共同体秩序を体 現する点で、ジャワにおける伝統的なプサントレ ン(pesantren, イスラム塾) の秩序空間と比べること ができるであろう。プサントレンにおいては、そ の主宰者 キアイ (kijai, イスラム教師) と サントリ (santri, 塾生)は、世俗を離れた土地にともに起居 し、イスラム法に規定された戒律にしたがって生 活を構造化し、かくて世俗の秩序と隔絶しそれを 対象化する独自の秩序空間を創出し維持した。も とよりこのプサントレンの空間に永住する者はキ アイとキアイを志す少数のサントリのみで、多く のサントリはやがては再びプリアイとして、商人 として、あるいは農民として、世俗の世界にもど っていった。しかし、それにもかかわらず、プサ ントレンは,人々が身分,地位,役割の構造から 切断されてすべてが等しくイスラム教徒として生 活する場である。そして、そのような経験を人々 に与えうるがゆえに, プサントレンは, 世俗の自 然化を妨げその状況化を促す文化的装置として機 能した(注65)。

SIの成立とともに誕生した「人民運動の世界」

(dunia pergerakan)はこのようなプサントレンの民族主義の時代における再生と言いうる。プサントレンを貫いた秩序の原理はイラスム共同体(ummat Islam) であった。「人民運動の世界」の原理は、これに対し、サトリオの共同体であった。

(注1) Adviseur voor Inlandsche Zaken (以下Adv.と略する), aan Gouverneur Generaal (以下G. G. と略する), 23 Mei 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>. またResident van (以下Rs.と略す) Rembang aan G.G., 18 April 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>; Van der Wal, S. L., De Opkomst van de Nationalistische Beweging in Nederlands-Indië, Groningen, J. B. Wolters, 1967. pp. 170-171 参照。

(注 2 ) Adv. aan G. G., 23 Mei 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>.

(注3) Van der Wal, op. cit., pp. 95, 172-173; Proces Verbaal Tjokroaminoto (以下 P. V. Tjokro と略す) Mr. 184 x/21.

(注4) Van der Wal, op. cit., p. 216.

(注5) これについては、深見純生「いわゆるイスラム商業同盟について」を見よ。

(注 6) Ass. Rs. aan Rs. Soerabaya, 21 Feb. 1913, Mr. 490/13; Rs. Soerakarta aan G. G., 26 Maart 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>. マディウン県ブパティの理事官宛報告によれば, スラカルタ会議に代表を派遣した支部は48支部であったという。 Sarekat Islam Local, pp. 304-307; Rs. Madioen aan G. G., 29 Maart 1913, Mr. 1096/13.

(注7) このうち, ラデン (Raden), マス (Mas) は下級プリアイの, ラデン・マス (Raden Mas), ラデン・ソガベヒ (Raden Ngabehi), ラデン・パンジ (Raden Pandji) などは上級プリアイの称号である。なお, 称号については, Sutherland, H., "Pangreh Pradja," Ph. D. dissertation, Yale University, 1973, pp. 538-541 参照。

(注8) Noer, op. cit., pp. 106-107. リンケスによれば、サマンウディは、バティック業のほかに高利貸しとしてスラカルタのプリアイに多額の金を貸していたという。Van der Wal, op. cit., p. 190.

(注9) Van der Wal, *op. cit.*, p. 88; Adv. aan G. G., 23 Mei 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>.

(注10) やがて1913年暮以降,地方SIの設立が開

始されたとき、チョクロアミノトが、地方SI規約承認申請のため、規約と規約承認申請書類一式を地方SI執行部に送付したのみならず、書式をも指導したのはこのためである。P. V. Tjokro, Mr. 184X/21参照。ブディ・ウトモ結成時におけるこれによく似たエピソードが、永積昭『インドネシア民族意識の形成』東京大学出版会 1980年 128ページに紹介されている。

(注11) Van der Wal, op. cit., pp. 88, 177. ムハ マディアは、正式には、1912年11月18日にジョクジャ カルタのカウマン地区に設立され,12月20日, 議長キ アイ・ハジ・ダフランと書記ハジ・アブドゥルラ・シ ラット(Hadji Abdoellah Sirat)を代表人として,政庁 に対し規約承認の申請を行なった。規約に掲げられた ムハマディアの目的は、ジョクジャカルタ住民のあい だにおけるイスラム教の促進と会員の宗教生活の促進 であった。Alfian, "Islamic Modernism in Indonesian Politics: The Muhammadijah Movement during the Dutch Colonial Period (1912-1942)," Ph. D. dissertation, the University of Wisconsin, 1969, pp. 243-245. 実際には、しかし、のちにムハマディアの中心的 活動となる教育活動はすでに1912年8月には開始され ていた。Van der Wal, op. cit., p. 89. なお, キア イ・ハジ・ダフランについては、Alfian, op. cit., pp. 228-240 を参照。

(注12) Rs. Soerakarta aan Direkteur van Justitie, 5 Dec. 1912, Mr. 1096/13; Van der Wal, op. cit., p. 195.

(注13) Ibid.

(注14) P. V. Tjokro, Mr. 184X/21; Van der Wal, op. cit., p. 96.

(注15) Adv. aan G. G., 23 Mei 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>; Rs. Soerakarta aan G. G., Mr. 2301/12; Van der Wal, *op. cit.*, p. 85-87; Rs. Soerakarta aan G. G., 21 April 1918, Mr. 142 x/18.

(注16) Van der Wal, op. cit., pp. 88-92, 96-97, 379-380. なお、マルコについては、Ibid., pp. 374-375 および Sarotomo, pp. 1-4, 280-283, 294参照。

(注17) Res. Soerakarta aan G. G., 26 maart 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>.

(注18) Van der Wal, op. cit., p. 176; Missive van Adv., 30 Nov. 1915, Mr. 1263/16; Sarekat Islam Lokal, pp. 136-138.

(注19) Van der Wal, op. cit., pp. 88-89.

(注20) Rs. Jogjakarta aan G. G., 26 April 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>18</sup>.

(注21) Uittreksel behoort bij brief van het Departement van Oorlog, 11 Feb. 1914, Mr. 366/14; Voorloopige opmerkingen over de Sarekat Islam beweging, door A. J. N. Engelenberg, 6 Juni 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>. なわ1912年11月18日ジョクジャカルタに設立されたムハマディアの中央委員会の構成については、Alfian, op. cit., p. 241参照。

(注22) Rs. Jogjakarta aan G. G., 26 April 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>.

(注23) P. V. Tjokro, Mr. 184X/21.

(注24) Sarekat Islam Lokal, pp. 335-337.

(注25) Van der Wal, op. cit., pp. 173-175, 190-192, 195-196, 198-199; P. V. Tjokro, Mr. 184X/21.

(注26) Van der Wal, op. cit., pp. 192, 194-195; Noer, op. cit., p. 107; Aan de Adv. toegevoegde ambtenaar aan G. G., 21 Feb. 1916, Vb. 1-9-17-32.

(注27) Sarekat Islam Lokal, pp. 7-10.

(注28) Sutherland, op. cit., pp. 207-222.

(注29) Rs. Batavia aan G. G., 10 Mei 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>. また Sarekat Islam Lokal, pp. 13-15 参照。

(注30) Van der Wal, op. cit., pp. 177-178.

(注31) Dewantara, K. H., "Djiwa Nasional jang berdasarkan Islam," in H. O. S. Tjokroaminoto, Hidup dan Perdjuangan, ed. Amelz, Djakarta, Bulan Bintang, 1952, p. 31.

(注32) Van der Wal, *op. cit.*, pp. 196-198. アブドゥル・ムイスの経歴については, Noer, *op. cit.*, pp. 108-109. 参照。

(注33) 東インド党については, Van der Veur, "Introduction to a Socio-Political Study of the Eurasians of Indonesia," Ph. D. dissertation, Cornell University, 1955, pp. 137-176. および Van der Wal, op. cit., pp. 101-129. 参照。

(注34) ダウエス・デッケル, チブト・マングンクスモ, スワルディ・スルヨニングラットのオランダ追放については, 土屋健治「『原住民委員会』 をめぐる諸問題——支配と抵抗の様式に関連して」(『東南アジア研究』Vol. 15, No. 2, 1977年9月) 131~152ページ参照。

(注35) Sarekat Islam Lokal, pp. 7-10.

(注36) Ibid., pp. 15-18.

(注37) Missive van Adv., 30 Nov. 1915, Mr. 1263/16.

(注38) Van der Wal, op. cit., pp. 190, 199; Ibid.

(注39) Missive van Adv. 30 Nov. 1915, Mr. 1263/16. またAmelz, op. cit., pp. 48, 65-66 を見よ。またチョクロアミノトの演説がどれほどに聴衆を魅了したかの例としては、Van der Wal, op. cit., pp. 492-496 参照。

(注40) Van der Wal, op. cit., p. 161.

(注41) このことは, 「問いの形式」が同じであるということもできる。S・K・ランガー著, 矢野萬里ほか訳『シンボルの哲学』岩波書店 1978年参照。

(注42) たとえば、つぎの一節を見よ。「イスラム同盟は、私の見るところ、原住民の覚醒というべきものの現われであります。……このこと自体にはなにも案ずることはありません。それどころか、それは、われわれの統治の望ましい成果なのであります。そしてそれは、西欧の指導を求めているのであります。イスラム同盟はこのような覚醒の最初の現われではありません。しかし、それは、その急速な拡大と、原住民がそれを熱狂的に迎えているということから、これまでよりも注目すべき現象なのであります」G. G. (Idenburg) aan minister van Kolonieën (De Waal Malefijt) 2 juli 1913, Van der Wal, op. cit., pp. 287-288.

(注43) Ibid., pp. 201-203 参照。

(注44) Van der Veur, op. cit., p. 163.

(注45) Ibid., pp. 169-172.

(注46) Ass. Rs. voor Politie aan Rs. Soerabaja, 21 Feb. 1913, Mr. 490/13.

(注47) Rs. Soerakarta aan G. G., 26 Maart 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>18</sup>. サイド・アフマッド・ビン・アリムサワとムラトゥル・イフワンについては、Van der Wal, op. cit., p. 199 参照。

(注48) 規約承認 問題の決定過程については, Rutgers, Frederik Lodewijk, *Idenburg en de Sarekat Islam in 1913*, Amsterdam, 1939. および Van der Wal, op. cit., pp. 241-304 参照。

(注49) Van der Wal, op. cit., pp. 277-280.

(注50) 白石隆「ジャワの華僑運動: 1900~1918年 -----「複合社会」の形成(1), (2)」(『東南アジア, 歴史 と文化』No. 2 1972年 35~74 ページ, No. 3 1973年 28~58ページ)。 および The Siauw Giap, "Group Conflict in a Plural Society", Revue du Sud-est Asiatique, pp. 197-217 参照。

(注51) Van der Wal, op. cit., pp. 93-95; Sarekat Islam Lokal, pp. 131-132. クドゥスのクレテック(タバコ) 産業については、Castles, Lance, Religion, Politics, and Economic Behavior in Java: The Kudus Cigarette Industry, New Haven, Yale University, 1972 参照。

(it:52) Noer, op. cit., pp. 56-69.

(注53) Sutherland, op. cit., pp. 207-222.

(注54) Van der Wal, op. cit., pp. 88-89, 97.

(注55) ホルマットについては、Sutherland, op. cit., pp. 141-156 参照。

(注56) Savitri Prastiti Scherer, "Harmony and Dissonance: Early Nationalist Thought in Java," M. A. Thesis, Cornell University, 1975, pp. 22-45 於照。

(ii:57) Van der Wal, op. cit., pp. 89-90.

(注58) アメルツの表現を借りれば、指導者は、人民運動の場から「食扶持」を得たのである。"Lapangan itulah yang mendjadi 'makanannja' sehari-hari," Amelz, op. cit., p. 66.

(11:59) "Surat Terboeka: Soewardi Soerjaningrat kepada Marco, Den Haag, 13 Aug. 1915," Sarotomo, pp. 125-126. 同様にチプトはこの時期, S I 資金使途不明問題に関連して, グナワンを「偽サ トリオ」(ksatria maling) と批判した。 Sarotomo, p. 246. 前期人民運動における「サトリオ」と「パンディ ト」の意味については、白石隆「人民主義をめぐって ---チプト・マングンクスモ vs. スタットモ・スリヨ クスモー(『東南アジア研究』 Vol. 17, No. 4 1980年 3月)741~755ページ参照。さらに、「サトリオ」の 再生とともに牢獄の意味もまた逆転した。すなわち、 ワヤンの世界に棲むサトリオが「霊力」を集中し神の 啓示を得るべく人里離れた山奥で瞑想と苦行の時を過 ごしたごとく, 牢獄は, 人民運動の世界に棲むサトリ オにとり、瞑想(samadi)と禁欲(tapa)の場となったの である。

(注60) Voorloopige opmerkingen over de Sarekat Islam bewegingdoor Engelenberg, 6 juni 1913, Vb. 9-8-13-B<sup>13</sup>. (注61) Sosrokardono aan G. G., Weltevreden, 18 Nov. 1920, Mr. 1353X/20.

(注62) Ibid.

(注63) P. V. Tjokroaminoto, Mr. 184 x/21.

(注64) チョクロアミノトの養成塾の雰囲気については、シンディ・アダムス著、黒田春海訳『スカルノ自伝』角川書店 1971年 53~58ページ(ただし、チョクロアミノトがジョクロ、神智学が接神学と誤訳されている)参照。また師としてのチョクロアミノトについては、Hamka、"H. O. S. Tjokroaminoto membukakan mataku", in Amelz, op. cit., pp 34-49を見よ。 (注65) プサントレンについては、Steenbrink, K. A., Pesantren, Madrasah, Sekolah: Recente Ontwikkeling in Indonesisch Islamonderricht, KRIPS REPRO MEPPEL, 1974, pp. 13-20およびAnderson, Benedict R. O'G., Java in a Time of Revolution: Occupation and Resistance, 1944-1946, Ithaca and London, Cornell University Press, pp. 1-15. 参照。

(東京大学教養学部助教授)