北村由美著

# ネシア **創られゆ 化**——民主化以降の表 て——』 明石書店 2014年 260ページ 『インドネシア 創られゆ く 華人文化――民主化以降の表 象をめぐって―― |

った ごうじ 計

#### はじめに

本書は、スハルト新秩序体制崩壊後のインドネシ アの民主化過程において, 華人文化にまつわる表象 がどのように形成されたかを幅広く分析するもので ある。周知のようにインドネシアは過去1世紀にわ たって大きな政治・社会変動を経験してきたが、そ のめまぐるしい変化の只中にあってもっとも翻弄さ れてきたのが華人たちであったといっても過言では なかろう。1998年5月にスハルト大統領が退陣し て以来、それまで「同化政策」の名のもと中国や華 人に関わるとされた要素を公の場から締め出してき た諸規制が相次いで撤廃されてきたが、本書はこの 15年あまりの間に登場したいわゆる華人文化の表 象を具体的に取り上げ、それらがどのような人々に よってどのようなプロセスを経て表舞台に出てきた かを, 当事者へのインタビューや関係資料を駆使し つつ詳細に検討している。

本書の構成は以下のとおりである。

序

- 第1章 インドネシアの国民文化の形成と華人
- 第2章 インドネシアにおける華人の歴史
- 第3章 言語――ジャカルタ言語景観にみられる 中国語使用と変化のきざし――
- 第4章 宗教——儒教の再公認化と華人——
- 第5章 表象――華人文化表象の場としての印華 文化公園-
- 第6章 華人文化表象のもうひとつの方向性―― プラナカン概念の再浮上―

終章

### I 本書の内容

著者が大きく依拠する分析枠組みは, 表象と実体 という二項対立に基づくものである。その足場確保 のためにまず著者は、第2章において実体としての インドネシア華人史を、王賡武 (Wang Gungwu) に よる中国人移民類型論に部分的に依拠しつつ提示す る。そして以下の各章では、ポスト・スハルト期に インドネシア華人が自らの歴史をどのように捉えど の部分を切り取ったかを,この実体的歴史を参照点 に検証するという方法を取っている(46ページ)。

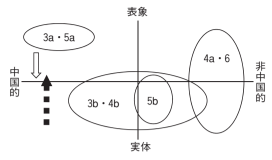
具体的事例を検討した第3章から第6章は、いず れも既出の論考を土台としている。また本書自体も 2010年に一橋大学大学院言語社会研究科に提出さ れた博士論文を基にしているのだが、その精度は構 成においても論述においても格段に上がっており, この間に費やされた並々ならぬ労力が窺い知れる。

さて、先述の表象と実体という著者が用いる分析 枠組みに沿って各章の位置づけを評者なりに大雑把 に図示すると、図1のようになる。なおこの図中で は論点整理のために、横軸として中国(本土)的と 非中国的という対立項を便宜的に設定した。このう ち後者の項には、土着的(ローカル)や普遍的(グ ローバル) など相対立する要素が同居しているが、 無論著者はこれらについて正確に腑分けしているこ とを付言しておく。

視覚的な言語表出のあり方とその背景に着目する 第3章では、まず、公的な場での漢字を含む中国的 要素の表出規制が解かれたポスト・スハルト期の言 語景観上の特徴として, 外資系中華料理チェーン店 や新設の中国語教室, 観光地等ではいかにも中国的 なデザインや漢字の看板が溢れている(3a)一方, 古くからある華人商店は中国語の看板をほとんど掲 げていない点を確認する。そのうえで, 例外的に中 医学 (およびそれと一体的な存在である漢方薬局) の領域は、中国語の専門用語と医療知識が不可分で あったために、それらが中国的要素の表象をめぐる ポリティクスに巻き込まれることなく継承され、結 果としてそれが今日中国語の看板としてそのまま表 れていることを明らかにしている(3b)。

第4章では、スハルト期に非公認扱いとされてい

本書各章の内容の布置関係



(出所) 筆者作成。

た儒教を再び公認化させるべくなされた働き掛けを 取り上げている。著者によればこのプロセスは、当 初より儒教の公的認知の是非をめぐってのみなら ず、 華人に対する行政上の差別全般を問うために問 題化されたこと、ただし運動の過程で当事者はそれ をあえて「華人問題」としてではなく「信教の自 由 | や「人権問題 | として提起することで、社会の 広範な支持を得て最終的に国家からの認知に結びつ いた点を指摘している(4a)。一方で、こうして制 度的に公認宗教となった儒教のあり方と, 人々の間 で受け継がれている伝統的な文化・信仰実践として の儒教(4b)との間には、いまだ一定の乖離がある ことを鋭く指摘している。

第5章は、スハルト期に国内各地方の文化を紹介 する公的な場として位置づけられてきたテーマパー ク「タマン・ミニ」の敷地内に、「印華文化公園」 なる施設が造られるに至った経緯を詳述している。 華人団体の働き掛けによりインドネシア華人の歴史 や文化を紹介する目的で計画されたこの新施設に は、当初は目玉として、19世紀後半に建てられて 以来1世紀にわたり同国における華人の政治・社会 活動の場として機能してきた中国様式の邸宅チャン ドラ・ナヤ(5b)を、ジャカルタ中心部から移築す る計画であった。しかし紆余曲折のすえ最終的に取 りまとめられた計画では、チャンドラ・ナヤは複製 が建てられるにとどまり、代わりに敷地中央には現 代中国の政治・文化・歴史に関連づけられた紫禁城 風の巨大建造物群が据えられることとなった (5a)。著者によれば、これは「華人性」の文化表象 のあり方が当事者らの間でいまだ定式化されていな いことを示しているという。そして、この第5章の 事例は第4章のそれと同様、表象の内容を普及、充 実させたり厳密化を図るよりも、スハルト期に定式 化,権威化された表象の方法にそのまま華人文化を 参入させることで, 国家からの形式的認知を得るこ とを優先させたとみるべきであろうとしている  $(198 \, \sim - \, )_{\circ}$ 

事例の最後を飾る第6章では、前章の印華文化公 園の例に典型的なように、インドネシア華人の文化 表象がいかにも中国(ないしトトック=新たに移民 した華人)的なものに偏る傾向に対して、危機感を 覚えた知識人たちが新たに編集して世に出したコー ヒー・テーブル・ブック(豪華図録本)の表象内容 に着目する。土着化した華人を指す「プラナカン」 の語をタイトルに含み同概念を前面に押し出すこの 図録本では、 華人たちがインドネシアの地に根差す なかで独自に洗練化させてきた家具, 服飾, 料理等 のいわゆるハイ・カルチャーが、後世に継承される べき精華として目録化されており、同時にまたそこ には、インドネシアに根づくプラナカン華人の独自 の文化がインドネシア文化の多様性に色を添える欠 くべからず一員であるというメッセージも込められ ているという(6)。著者はこうした文化の提示のあ り方の特徴を、プラナカンと類似の概念を提示する 同時代の近隣国(マレーシアおよびフィリピン)の 事例と比較しつつ, 浮かび上がらせている。

#### Ⅱ 実体とは何か

著者の敬服すべきフットワークの軽さとネット ワークの広さとによって得られた各章の綿密な記述 は、変転著しいインドネシア社会のそのもっとも動 態的な部分をリアルタイムで捉えた実証的研究とし て, 今後大いに引用されるべきものである。評者も ほぼ同時期にこのインドネシア華人という対象にア プローチしてきた「同業者」として,他人に自信を もって薦められる新たな定本が刊行されたことを心 より嬉しく思う。しかし「同業者」だからこそ、そ してまた、著者が論述の過程でありがたくも評者の 議論を援用してくれているからこそ(40~41.167~ 168ページ),この2人の間に根本的にあると思わ れる対象の捉え方の差異を際立たせることで、本書 を位置づけてみたい。

既述のとおり、著者は認識論的に華人実在論に

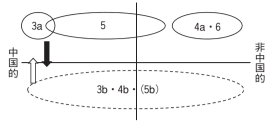
立っている。そのこと自体を, エスニシティをめぐ る古典的論争を引っぱり出しつつ非難するつもりは ない。なぜならば、戦術的にそうした立脚点に立つ ことで、個別・限定的に多くの重要な知見(たとえ ばインドネシアにおける中医学の知的系譜 (3b) 等)を明らかにし得ているからである。しかし、そ うした個別・限定的な文脈をひとたび離れ、各章を 表象という括りで同一地平上に並べ、それに対置す る形で表象母体としての実体=華人を措定した途端 に、議論全体のナイーヴさが露呈する。というの も、著者も参照するアンダーソン (Benedict Anderson) の『想像の共同体』(のとくに増補され た各章) を引くまでもなく、表象は単なる実体の自 然な表出・反映ではなく, むしろそれによって実体 を構成せしめるという広い意味での政治性にまつわ る営みに他ならないからである。著者もこのことに は十二分に気づいており、そのため「華人性」にま つわる主張が誰のどのような思惑をもとに発信され ているかを主題化している。さらには、それら表象 が必ずしも華人たちの側から一方的に発信されてい るわけではなく, 国家や地方政府などさまざまなア クターの関与や人権などの概念と連接されるなかで 形成されているという事実を見抜いてもいる(42, 199 ページ)。

しかしこうしたダイナミズムは,こと華人社会内 部の捉え方においては著しく減じられる。著者はイ ンドネシア華人を,「自らの出自を中国系であると 認識した上で、インドネシアを出身地と考えている 人々」(33ページ)と定義し確定することから始 め、それを第2章の歴史記述によって一体的・固定 的な民族集団として(アカデミックに)主体化して いる。もちろん著者は、華人と一口にいってもその 内実がいかに多様であるかを幾度も強調する(8,33 ページ)。しかしながら、現象として観察される文 化表象(図1の上部)を取っ掛かりに、その当事者 にインタビューをして表象のあり方や経緯を問いは するものの(図1の白矢印=分析視角), それら表 象の根拠を最終的には実体的集団として定位された 華人(図1の下部)へと求めようとする著者は (98, 134, 139, 166, 192~193ページ), 論理的にある 種のオートマティズム (図1の黒矢印) を招来して しまっている。それは極論すれば、そもそも諸条件 さえ許せば民族は自然な発露として民族的要素を表 出するものであり、現実にはそれはさまざまな制約 により変成・調整されることもあるが、民主化の進 展に伴ってそうした制約も弱まるだろう, また民主 化の結果実現される表象の多声性によって民族内部 の多様性もまた確保されるだろう, という見立てで ある(その裏返しとして,第7章では民主化という ものを基本的に楽観的に捉えている)。著者が、「華 人のインフォーマントの皆さんは(中略), 華人が 真にインドネシア社会に受容されるようにという思 いを強く持っている」(9ページ)と愛情を込めて 述べるとき、著者は彼女が対象とした「物言うイン フォーマント」たちを個々の表象当事者である以前 に「華人化」していると同時に、彼らを「物言わぬ 華人大衆」の半ばストレートな代弁者として位置づ けてもいるように思えてならない(実際のところ著 者は、自身が実体とみなす領域については3bを除 けばごく簡単に言及するのみで、ほとんどブラック ボックス化している)。

先に触れたように著者は、評者がかつて分析に導 入した視角, すなわち「アシン (asing) /アスリ (asli)」という相対立する概念枠組み [津田 2011, 228-236]を肯定的に引用する形で議論を進めよう としている。しかし評者はこの枠組みを, 日常の対 面関係を認識上の仮設的基点(図2の下部)とした うえで(その根拠は、実体として定義されるような 華人には求められていない点に注意されたい), そ の場から「華人性」として析出される現象 (図2の 上下の接点)を文脈に即して捉えようと試みる際に 用いた(図2の白矢印=分析視角)。そして、自ら の日常の領域にあったものが、特定の目的のために 特権的に切り出され価値づけられたうえで、自らに 再び降りかかってくる(図2の黒矢印)瞬間に生じ る違和(図中の上下の乖離、ないし上の言説が下の 領野を定義づけようとする際に生じる齟齬)こそ が、「アシン」の感覚を引き起こしていると分析し た。その記述が成功しているかどうかは措くとし て, 今この観点から本書の各章の内容を再整理する ならば、図2のようになるであろう。

この図においては、国内の華人全体の認知を求めつつ種々の活動を繰り広げている本書のインフォーマントたちの営みはすべて、あくまでも特定の目的のもとで表象を行っているとみられることになり(たとえば第2章で示されたような歴史記述もま

語られた指標的文化、目的的に特権化されたもの



生活に根づき対象化されぬ文化, 日常経験の世界 (出所) 筆者作成。

た、特定の観点からの表象ということになる)、したがってそれら表象を、人々の生活領域と照らしてどれほど真実味があるかどうか(実体にどれだけ基づいているか否か)でもって判断しようとすることは、的外れであることに気づくだろう。むしろそこでは、表象当事者がどのような目的のもと何を動員・構成しようとし、またどこに向けて提示しようとしているかこそが問われることになる(図2の黒矢印)。他ならぬこの問いを解明することが本書の目的であると著者は冒頭で宣言しているのだが(7ページ)、だとすればなおさら、華人を所与の実体

的集団 = 表象母体として措定する議論構成は、表象 それ自体のダイナミズムを捉え損ね、また分析上の 布置関係を錯綜化させてしまうばかりか、何よりも 著者の意図に大いに反して華人社会内部の声を単色 化することにも繋がっているように思われるのであ る。

以上,本稿では著者と評者の方法論・認識論的立場を際立たせるために上記のような対比を導入して論じたが,本書がこうした対比では決して整理・還元し尽くされぬ多くの実証的知見を含みもっていることは言うまでもない。本稿のささやかな論点整理はあくまでも,インドネシア華人をめぐる研究が一層進展することを期しつつ,その豊かな記述の中に試みに入れた議論喚起のためのひと筋の切り口にすぎない。

## 文献リスト

津田浩司 2011.『「華人性」の民族誌――体制転換期インドネシアの地方都市のフィールドから――』世界思想社.

(東京大学大学院総合文化研究科准教授)